BERLINE’% OBERPFARR- UND DOMKIRCHE ZU BERLIN
DOM

Militarpfarrer Christopher Schuller
Zweiter Sonntag nach Epiphanias, 18. Januar 2026, 10 Uhr

Predigt zu Jeremia 14, 1-9

Jeremia ist ein Prophetenbuch Uber gesellschaftliche Katastrophe. In der Form, in der wir das
Buch haben, ist die Katastrophe schon ein abgeschlossenes Ereignis. Sie dauert nicht mehr an,
aber die Wunden sind frisch und die Gefiihle roh. Von 587 bis 586 v. Chr. haben die Babylonier
das Land erobert, Jerusalem zerstoért, und auf jeden Fall die gebildete Schicht — wohl auch noch
andere — nach Babylon zwangsumsiedelt. Ob das jemals wieder gutgemacht werden kann; ob ihr
Volk Uberhaupt eine Zukunft hat — das wissen die ersten Autorinnen und Autoren dieses Buches
nicht. Sie fragen sich, und das Buch fragt noch laut: Ware die Katastrophe zu verhindern gewe-

sen? Warum wurde es nicht verhindert? Und was sagt das Gber Gott aus?

Die Haltung, die durch den Namen Jeremia personifiziert wird, ist eine der bitteren Kritik. Das Ge-
sellschaftsmodell — das judéische Konigreich — ist gescheitert. Die Institutionen sind gescheitert.
Jeremia ist witend, traurig. Sehenden Auges ist sein Land ins Desaster spaziert. Und unhéflicher-
weise hat es JHWH unterlassen, den Superman zu geben und kurz vor dem Abspann alles zum

Guten zu drehen.

Manchmal muss man Steine umwaélzen, um einen Bibeltext mit der Gegenwart zu verbinden. Aber
manchmal springt ein prophetisches Wort in unsere Zeit ganz von sich alleine, wie ein Lichtbogen
zwischen zwei Stromleitungen. Und ein bisschen so geht es mir mit dem Wort, das Gott zu Jere-
mia sagte Uber die groBe Diirre. Und beim Lesen fiihle ich physisch die Hitze und Trockenheit
dieser Durre, weil wir ja auch in der groBen Durre leben. In wie viele Katastrophen lauft meine Ge-
sellschaft gerade sehenden Auges? Und diese Geflihlslage der Verzweiflung, sie ist so spurbar:
Es ist nicht nur die trockenen Brunnen oder der ausbleibende Regen oder die kahlen H6hen, wo
kein Gras wéachst — das Jeremia-Bild zeichnet auch das Scheitern und die Scham der Menschen,
die diese Katastrophe durchmachen. Die Trockenheit ist das eine Desaster — das zweite Desaster

ist aber die menschliche Reaktion darauf.



b
BERLINER))
DOM

2]

So gesehen ist Jeremia 14 ein Text Uber die Gegenwart, wie es ein biblischer prophetischer Text
nur sein kann. Er ist ein Text Uber eine Gegenwart, in der manch ein Desaster von auBen und von
innen droht, manch ein Desaster schon eingetreten ist, — ein Text Uber eine Katastrophenlage, die
darUber hinaus die zum Himmel schreiende Frage provoziert: Warum tut keiner was dagegen?
Die groBe Diirre ist schon Angriffskrieg und Klimakrise und Neofaschismus und Vermehrung der
Milliard&re — aber sie ist auch unser Ausweichen, unsere verhlllten Haupter, unsere abgewandten

Blicke, unsere kleinmutigen Antworten auf diese Dinge.

Ich lese hier Uber die verhiilliten Haupter, ich hére die Hilferufe nach einem Gott, der eingreift —
und ich erkenne mich selbst. Ich fiihle mich wie einer, der in der groBen Dirre der Gegenwart
steht und denkt — und auch manchmal schreit — es ist doch offensichtlich, was wir tun missen,

warum tun wir es nicht?

Und mein ganzes erwachsenes Leben hoére ich immer wieder, warum das nicht geht. Warum wir
die groBen Probleme, die drohenden und eintretenden Katastrophen unserer Zeit nicht wirklich
anpacken kénnen. Seit ich politisch héren und denken kann, erzéhlt man mir: Du Einzelmensch
bist mit deinem Kleinwagen schuld an der Erderwarmung. Wir kénnen es nicht riskieren, die Ukra-
ine wirksam zu schitzen. Ein Verbot wurde die Rechtsextremen nur starken. Es gibt einfach nicht

genug Geld flr einen gerechten Sozialstaat.

Und das sind alles Ligen. Das sind alles Feigheiten, verkleidet als Naturgesetze. Die groB3e Dirre
ist auch: Wir wissen das alle in unseren Herzen. Die Entscheidungstrager erst recht. Und dieses
anfangende Jahr, dieses bisher kurze Jahr, das uns bisher keine Pause von der Dringlichkeit einer
sich zerfasernden Welt- und Weltordnung gewahrt hat, dieses Jahr zeigt uns in wenigen Wochen
wie es klingt, ,,wenn unsere Stinden uns verklagen.“ Wenn wir nicht nur den ausbleibenden Re-
gen erleiden mussen, sondern unsere beschdmende kollektive Unfahigkeit, das Problem beim

Namen zu nennen oder etwas dagegen zu unternehmen.
(Seufz.)
Und nun, liebe Sonntagsgemeinde des Berliner Doms, kdme es unerwartet, wenn ich hier stiinde

und euch sagte, ich bin inmitten der groBen Dirre absolut hoffnungsvoll und guter Dinge? Es

ware auf jeden Fall die Wahrheit.



b
BERLINER))
DOM

(3]

Auch Jeremia hat in diesem Text seinen ansonsten kraftigen Klagemodus verlassen. Sein Kata-
strophenbild ist schonungslos, aber das Katastrophenbild ist nicht seine Pointe. Der Prophet, der
sonst Sturm lauft gegen die Tragheit seines Volkes und dessen Institutionen, tritt hier als Flrspre-
cher, als Flrbeter gegenliber einem Gott auf, den er als verwirrter Tourist oder fauler Superheld
sieht. Ihr habt V. 8 vor euch, in der Luther-Ubersetzung steht du bist der Trost Israels, aber bes-
ser ware: Du bist die Hoffnung oder die Quelle. (Das Wort Migwe im Original bedeutet beides.)

Bei diesem Gott ist die Quelle der Rettung aus der Krise, diese Quelle ist nur noch nicht aktiviert.

Ich stimme ihm zu, dass Gottes Hoffnung die Hoffnung auf einen Ausweg aus der Durre ist. Aber
Jeremias Hilferuf ist mir ehrlich gesagt zu viel Warten. Meine Auffassung von Gottes Hoffnung ist
anders. Hoffnung ist kein frommes Warten darauf, dass Gott die Welt repariert. (Sorry, Jeremia.)
Hoffnung ist auch nicht Ausharren in der verlorenen Welt bis wir alle sterben und im Paradies lan-
den. (Sorry, Paulus.) Mein Bild von der Welt, wie ich es vorhin skizziert habe, war vielleicht unvoll-
standig; denn jedes distere Weltbild, ob vom Propheten oder vom Pfarrer skizziert, ist unvoll-
standig, wenn nicht dazugehért, dass die Welt noch nicht vollstandig und noch nicht fertig ist. Die
Welt ist doch etwas, was noch wird, die Geschichte — auch unsere Geschichte als Gesellschaft,

als Volk, als Land, wird noch fortgeschrieben.

Mein christlicher Glaube hat schon eine Antwort auf Jeremias Frage an Gott, wo er bleibe und
was er tue. Ich bin normalerweise zu reformiert fir so was, aber ausgerechnet heute bin ich froh,
dass Weihnachten noch da steht: ein Baum und eine Krippe als Sinnbild fiir ein historisches Er-
eignis: Dass das Wort Gottes in Menschenform in die Welt kommt und uns das schénste und ge-

rechteste aller Welten zeigt und sagt: Folgt mir dahin.

Das heiBt: Wie es uns geht, wohin wir sehenden Auges laufen, ist ein offener Prozess mit offenem
Ausgang. Die Katastrophen — um die groBBe Jeremia-Frage zu beantworten — kénnen verhindert
und beendet werden. Jeden Tag in dieser Stadt und in diesem Land und auf diesem Planeten
werden die Katastrophen der Dirre und des Kleinmutes bekdmpft von Menschen, die die schéne
und gerechte Welt der Zukunft vor Augen haben und dahin handeln — und in dem sie das tun,

schopfen sie die Welt mit, wie Gott uns dazu gekrént hat.



b
!
4

Leute, in dieser groBen Dirre sehnen wir uns alle nach einer Welt, die nicht von Herrschaft und
Verzweiflung bestimmt ist. Und die Hitze dieser Sehnsucht kommt auch von dem Bild der besse-
ren Welt, die wir als Christen haben — von unserem vorausschauenden Bewusstsein dafir, wie

schon es sein kdnnte, wie schon es sein wird, wenn sein Reich kommt.

Ich bin mir sicher, dass es nach der groBen Katastrophe des 6. Jahrhunderts vor Christus Men-

schen gab, die in den Trimmern von Jerusalem standen und fest entschlossen waren, eine bes-
sere Welt zu bauen. Ein Hauch von diesem Geflhl kennen wir Deutschen aus der eigenen neue-
ren Geschichte. Und wir, die wir an Auferstehung glauben, wissen, dass kein Unrecht das letzte

Wort haben muss. Dass wir die Dlrre beenden missen und konnen, anstatt daraus zu fliichten.

Es sind Taten der Gnade und der Nachstenliebe, die Widerstand leisten gegen Herrschaft und
Verzweiflung. Auch in unseren eigenen Herzen. Wir wissen was gut ist. Und jede dieser noch so
kleinen Widerstandstaten der Gnade und Nachstenliebe gegen die Dirre: Das sind kleine Apoka-
lypsen, Offenbarungen der kommenden Welt, Funken des Gottesreichs, die wieder in die Ge-
schichte einbrechen. Die Geschichte, die noch andauert, die noch offen ist. ,,Du bist ja doch unter

uns, Herr, und wir heiBen nach deinem Namen,“ — und wir schépfen noch mit.

Amen.



