BERLINE’% OBERPFARR- UND DOMKIRCHE ZU BERLIN
DOM

Domprediger Stefan Scholpp
Dritter Sonntag nach Epiphanias, 25. Januar 2026, 10 Uhr
Wer gehort dazu?

Predigt zu Apostelgeschichte 10, 21-35

21 Petrus sprach zu den Ménnern, die von Kornelius zu ihm gesandt waren: Siehe, ich bin ’s, den
ihr sucht; aus welchem Grund seid ihr hier? 2 Sie aber sprachen: Der Hauptmann Kornelius, ein
frommer und gottesfirchtiger Mann mit gutem Ruf bei dem ganzen Volk der Juden, hat einen Be-
fehl empfangen von einem heiligen Engel, dass er dich sollte holen lassen in sein Haus und héren,
was du zu sagen hast. ° Da rief er sie herein und beherbergte sie. Am nédchsten Tag machte er
sich auf und zog mit ihnen, und einige Briider aus Joppe gingen mit ihm. 2* Und am folgenden
Tag kam er nach Césarea. Kornelius aber wartete auf sie und hatte seine Verwandten und néchs-
ten Freunde zusammengerufen. 2> Und als Petrus hereinkam, ging ihm Kornelius entgegen und fiel
ihm zu FUBen und betete ihn an. ?° Petrus aber richtete ihn auf und sprach: Steh auf, auch ich bin
ein Mensch. 2 Und wéhrend er mit ihm redete, ging er hinein und fand viele, die zusammenge-
kommen waren. 26 Und er sprach zu ihnen: Ihr wisst, dass es einem jldischen Mann nicht erlaubt
ist, mit einem Fremden umzugehen oder zu ihm zu kommen; aber Gott hat mir gezeigt, dass ich
keinen Menschen gemein oder unrein nennen soll. 2 Darum habe ich mich nicht geweigert zu
kommen, als ich geholt wurde. So frage ich euch nun, warum ihr mich habt holen lassen. *° Kor-
nelius sprach: Vor vier Tagen um diese Zeit betete ich um die neunte Stunde in meinem Hause.
Und siehe, da stand ein Mann vor mir in einem leuchtenden Gewand 3" und sprach: Kornelius,
dein Gebet ist erhért und deiner Almosen ist gedacht worden vor Gott. 3 So sende nun nach
Joppe und lass herrufen Simon mit dem Beinamen Petrus, der zu Gast ist im Hause des Gerbers
Simon am Meer. * Da sandte ich sofort zu dir; und du hast recht getan, dass du gekommen bist.
Nun sind wir alle hier vor Gott zugegen, um alles zu héren, was dir vom Herrn befohlen ist. 3 Pet-
rus aber tat seinen Mund auf und sprach: Nun erfahre ich in Wahrheit, dass Gott die Person nicht
ansieht; 3° sondern in jedem Volk, wer ihn fiirchtet und Recht tut, der ist ihm angenehm.

Es gibt Geschichten, die funktionieren als Geschichte gut. Der Herr der Ringe zum Beispiel. Er
beginnt in einer Welt, die in Ordnung ist, vorhersehbar, Sicherheit bietet. Aber eine kleine Instabi-
litét zeigt: Die Welt ist in Gefahr. Und der Protagonist, die Protagonistin erhélt die Aufgabe, die
Ordnung dieser Welt zu retten. Auch wenn er oder sie zunachst nicht will, sich nicht bereit fuhlt!
Aber dann, oft durch einen Mentor oder eine Mentorin, lberschreitet der Held eine erste
Schwelle, und die Reise geht los. Er findet Freude und trifft Feinde. Nach Bewahrungsproben und
womdglich dem Absturz in die tiefste Tiefe gelingt schlieBlich das Lésen der Aufgabe. Gereift,
verandert kehrt der Held in seine Welt zuriick. Aber durch die Ereignisse, von denen die Ge-
schichte erzahlt hat, ist ihre Welt nicht mehr dieselbe. Sie ist verdndert, verwandelt, geheilt.



b
BERLINER))
DOM

2]

Dieses Erz&dhlschema nennt man In der Literaturwissenschaft ,Die Heldenreise®. Es scheint typi-
sche menschliche Erwartungen zu bedienen, Verstehensmuster zu erfiillen. Ein Liebesroman von
Rosamunde Pilcher folgt genauso diesem Schema wie ein Miss-Marple-Krimi von Agatha Chris-
tie.

Auch manche biblische Geschichte folgt diesem Erzéhlschema. Zum Beispiel das Gleichnis vom
verlorenen Sohn. Oder auch - ja, natirlich! — das Evangelium nach Matthdus. GroBe und kleine
Geschichten des Alten und Neuen Testaments faszinieren mich immer wieder auch deshalb, weil
sie einfach — gute Geschichten sind.

Und dann gibt es Geschichten, die funktionieren als Geschichte nicht besonders gut. Mit Franz
Kafkas ,Vor dem Gesetz“ geht es mir immer wieder so, mit schlechten Lokal-Krimis, mit Ge-
schichten voller blasser, oberflachlicher Figuren, vorhersehbaren Handlungen und klischeehaften
Erzahlabsichten. Schlechte Geschichten entwickeln keine Dynamik, ihre Figuren sind nicht leben-
dig, man nimmt nicht Anteil an ihrem Ergehen, und — wenn sie langere Geschichten sind — lese
ich sie selten zu Ende. Die Geschichte von Petrus und Kornelius, die uns heute als Predigttext
dient, habe ich immer als in diesem Sinn schlechte Geschichte empfunden. In ermidender Lang-
atmigkeit flillt sie das Ganze, einundzwanzigste Kapitel der Apostelgeschichte.

Kornelius, ein Kommandeur der rémischen Besatzungstruppen in Casarea, gleichwohl interessiert
am Judentum und seinen Lehren, betet in seinem Haus und erlebt ziemlich unvermittelt die Er-
scheinung eines Engels, der ihm befiehlt, nach einem ihm bisher unbekannten Mann namens Pet-
rus zu schicken, um von ihm Antwort auf eine Frage zu bekommen, von der Kornelius gar nicht
weil, wie diese Frage lautet, was er aber dennoch sofort tut. Szenenwechsel. Petrus ist zu Gast
in Joppe und betet auch. Und auch er erlebt eine Vision: Ein Tuch senkt sich vom Himmel herab,
eine Art Picknickkorb mit reinen und unreinen Tieren. Eine Stimme befiehlt: ,Schlachte und iss!®
Petrus kann das nicht tun, er flhlt sich immer noch den Speisevorschriften der Torah verpflichtet.
Die Stimme sagt: ,Was Gott rein gemacht hat, nenne du nicht unrein!“ Immerhin. Bei Petrus
scheint sich eine Verdnderung anzubahnen.

Inzwischen kommt die Delegation von Kornelius bei Petrus an. Der Erzahler braucht eine zweite
Vision, damit Petrus die Gaste Uberhaupt empféngt, denn schon hausliche Gemeinschaft von Ju-
den und Heiden widerspricht den strengen Regeln der Kaschrut. Kornelius® Leute erz&hlen vom
Befehl des Engels, Petrus holen zu lassen, woraufhin Petrus sich entschlie3t, die Heiden zu be-
herbergen. Und hier kdnnte die Geschichte schon zu Ende sein, weil nichts Entscheidendes mehr
passiert. Aber Petrus folgt den Leuten des Kornelius nach Céasarea, wo ihm wieder die Vision des
Kornelius erzahlt wird, dem Leser nun zum dritten Mal. Und jetzt ddmmert es dem Petrus. Die
Frage, die Kornelius nicht gestellt hat, bekommt ihre Form: Sieht Gott die Person an, ihre Her-
kunft, ihnre Zugehorigkeit zum Volk der Juden? Und die Antwort heiBt: Nein! Sondern in jedem
Volk, wer Gott flrchtet und Recht tut, der ist ihm angenehm. Worauf Petrus eine seiner langlichen
Predigten halt, die Sendung und das Geschick Jesu resimiert, und Kornelius und sein Haus las-
sen sich taufen. So weit, so — fragwdrdig.



b
BERLINER))
DOM

(3]

Ja, es gibt auch in der Bibel langweilige, schlecht erzahlte Geschichten. Die Geschichte vom
Hauptmann Kornelius und seiner Bekehrung gehdrte fir mich immer dazu. Aber die Frage, die ihr
zugrunde liegt, die Frage, die sie beantworten will, kann in ihrer Bedeutung fir die frihe Kirche
und fur unsere Kirche heute kaum Uberschatzt werden. Die Frage lautet: An wen ist die Kirche ge-
wiesen? Wer kann dazugehdren? Nur die Juden? Oder auch die Nicht-Juden, die Heiden? Die
Antwort ist uns nach 2000 Jahren Christentumsgeschichte so vertraut, dass sich uns die Frage
schon lange nicht mehr stellt. Die Botschaft von Jesus Christus, seiner Zuwendung zu den Aus-
gegrenzten und Verlorenen, seiner Hinrichtung und seiner Auferstehung: die Botschaft der Kirche
richtet sich an alle Vélker. Jeder kann dazugehéren. Alle gehéren dazu. Alle gehdren an Gottes
Tisch: Von Osten und von Westen, von Norden und von Stiden werden sie kommen und Platz
nehmen im Reich Gottes.

Diese Antwort war die Voraussetzung fir die Missionstétigkeit des Paulus; dafir, dass das Chris-
tentum sich als Weltreligion etablieren konnte. Der Wunsch des Kornelius, dazuzugehéren, wird
dabei vorausgesetzt. Der Wunsch der Heiden, am Tisch des Reiches Gottes einen Platz zu ha-
ben, bleibt sich gleich. Was sich jedoch é@ndert — in der Geschichte vom Hauptmann Kornelius
durch fragwirdige Visionen, in der Geschichte der friihen Kirche durch heftigen Streit zwischen
Petrus und Paulus, durch das Nachdenken der Apostel, durch Gebet und durch so manchen Sin-
neswandel beférdert und durch Synodalbeschlisse festgestellt — ist das Selbstverstéandnis der
Christinnen und Christen. Unsere Mission, unsere Sendung richtet sich an alle. Nicht nur an die,
die schon dazugehdren. Nicht nur an die, die schon so glauben wie wir. Nicht nur an die, mit de-
nen wir geselligen Umgang pflegen, nicht nur an die, die uns vertrauenswtirdig vorkommen. Un-
sere Sendung richtet sich gerade an die, die noch nicht dazugehéren. Die noch auf dem Weg
sind und suchen. Die Fragen haben an die Welt und ans Leben, die sie womdglich selbst noch
nicht einmal kennen. Die ausgegrenzt sind, uns fremd, andere politische und weltanschauliche
Uberzeugungen pflegen. Wir sind an die gesandt, mit denen in Kontakt zu kommen nicht so ein-
fach ist. Zu denen wir Schwellen Uberschreiten missen. Weil sie dazugehdéren sollen und schon
dazugehdren.

v

Ich glaube, diese Antwort ist heute wichtiger denn je. Unsere Welt bewegt sich auf abschiissigem
Pfad. Im GroBen und im Kleinen scheint der Weg dahin zu gehen, alte Grenzziehungen zu verstar-
ken und neue Grenzen aufzubauen. In den USA machen ICE-Agenten Jagd auf Menschen ohne
Aufenthaltstitel. Auf offener StraBe werden Menschen verschleppt und interniert, ohne ordentli-
ches Verfahren, ohne Rechtsschutz, einfach weil sie anders aussehen. ,,Wir“ gegen ,die“ — das ist
das Motto, mit dem auch im Deutschland der 1930er und 1940er Jahre Jagd auf Judinnen und
Juden, Sinti und Roma, Kommunisten und Sozialisten, Schwule und Lesben, Behinderte und Ob-
dachlose und jeden und jede gemacht wurde, von denen das Regime behauptete, sie wirden
nicht dazugehdéren. Wer trotzdem glaubte dazuzugehéren, dem machten die Nurnberger Rasse-
gesetze einen Strich durch die Rechnung oder einfach das Hammern der Gestapo an die Woh-
nungstire nachts um halb vier.



b
BERLINER))
DOM

[4]

Wenn wir heute Abend im Gottesdienst hier im Berliner Dom und am Mittwoch der Deutsche
Bundestag im Reichstagsgebaude an die Opfer der nationalsozialistischen Gewaltherrschaft erin-
nern, dann wissen wir als Christinnen und Christen: An die, die zu AuBenseitern stilisiert wurden
und werden, die zu Opfern tyrannischer oder oligarchischer Herrschaft gemacht wurden und wer-
den, an die Gedemuitigten, Gehetzten, Geschundenen sind wir gewiesen. Weil sie dazugehdren.

Auf den Dahlemer Pfarrer Martin Niemdller gehen Worte zuriick, die die Dynamik des Nicht-Dazu-
gehdrens allzu deutlich machen.

Als die Nazis die Kommunisten holten, habe ich geschwiegen, ich war ja kein Kommunist.
Als sie die Gewerkschafter holten, habe ich geschwiegen, ich war ja kein Gewerkschafter.
Als sie die Juden holten, habe ich geschwiegen, ich war ja kein Jude.

Als sie mich holten, gab es keinen mehr, der protestieren konnte.

Und Niemoller flgt in einem Interview 1976 selbstkritisch hinzu: ,,Wir haben uns [1938, StS] noch
nicht verpflichtet gesehen, fir Leute auBerhalb der Kirche irgendetwas zu sagen, das war damals
noch nicht Mode, und so weit waren wir noch nicht, dass wir uns fiir unser Volk verantwortlich
wussten.“!

Heute wirde ich sagen: die Kirche ist nicht nur fir ,unser” Volk verantwortlich. Die Kirche aus al-
len Vélkern ist fir alle Volker verantwortlich. Und sie muss fir alle einstehen, denen Unrecht getan
wird. Jederzeit. Denn Gott hat uns gezeigt, dass wir keinen Menschen gemein oder unrein nen-
nen sollen.

1 Zitiert nach https://martin-niemoeller-stiftung.de/martin-niemoeller/was-sagte-niemoeller-wirklich#more-212; zuletzt
abgerufen am 20.01.2026



https://martin-niemoeller-stiftung.de/martin-niemoeller/was-sagte-niemoeller-wirklich#more-212

