
OBERPFARR- UND DOMKIRCHE ZU BERLIN 
 

 
Domprediger Stefan Scholpp 
 
Dritter Sonntag nach Epiphanias, 25. Januar 2026, 10 Uhr 
 
Wer gehört dazu? 
 
Predigt zu Apostelgeschichte 10, 21-35 
 
 
 
21 Petrus sprach zu den Männern, die von Kornelius zu ihm gesandt waren: Siehe, ich bin ’s, den 
ihr sucht; aus welchem Grund seid ihr hier? 22 Sie aber sprachen: Der Hauptmann Kornelius, ein 
frommer und gottesfürchtiger Mann mit gutem Ruf bei dem ganzen Volk der Juden, hat einen Be-
fehl empfangen von einem heiligen Engel, dass er dich sollte holen lassen in sein Haus und hören, 
was du zu sagen hast. 23 Da rief er sie herein und beherbergte sie. Am nächsten Tag machte er 
sich auf und zog mit ihnen, und einige Brüder aus Joppe gingen mit ihm. 24 Und am folgenden 
Tag kam er nach Cäsarea. Kornelius aber wartete auf sie und hatte seine Verwandten und nächs-
ten Freunde zusammengerufen. 25 Und als Petrus hereinkam, ging ihm Kornelius entgegen und fiel 
ihm zu Füßen und betete ihn an. 26 Petrus aber richtete ihn auf und sprach: Steh auf, auch ich bin 
ein Mensch. 27 Und während er mit ihm redete, ging er hinein und fand viele, die zusammenge-
kommen waren. 28 Und er sprach zu ihnen: Ihr wisst, dass es einem jüdischen Mann nicht erlaubt 
ist, mit einem Fremden umzugehen oder zu ihm zu kommen; aber Gott hat mir gezeigt, dass ich 
keinen Menschen gemein oder unrein nennen soll. 29 Darum habe ich mich nicht geweigert zu 
kommen, als ich geholt wurde. So frage ich euch nun, warum ihr mich habt holen lassen. 30 Kor-
nelius sprach: Vor vier Tagen um diese Zeit betete ich um die neunte Stunde in meinem Hause. 
Und siehe, da stand ein Mann vor mir in einem leuchtenden Gewand 31 und sprach: Kornelius, 
dein Gebet ist erhört und deiner Almosen ist gedacht worden vor Gott. 32 So sende nun nach 
Joppe und lass herrufen Simon mit dem Beinamen Petrus, der zu Gast ist im Hause des Gerbers 
Simon am Meer. 33 Da sandte ich sofort zu dir; und du hast recht getan, dass du gekommen bist. 
Nun sind wir alle hier vor Gott zugegen, um alles zu hören, was dir vom Herrn befohlen ist. 34 Pet-
rus aber tat seinen Mund auf und sprach: Nun erfahre ich in Wahrheit, dass Gott die Person nicht 
ansieht; 35 sondern in jedem Volk, wer ihn fürchtet und Recht tut, der ist ihm angenehm. 
 
 

I 
 
Es gibt Geschichten, die funktionieren als Geschichte gut. Der Herr der Ringe zum Beispiel. Er 
beginnt in einer Welt, die in Ordnung ist, vorhersehbar, Sicherheit bietet. Aber eine kleine Instabi-
lität zeigt: Die Welt ist in Gefahr. Und der Protagonist, die Protagonistin erhält die Aufgabe, die 
Ordnung dieser Welt zu retten. Auch wenn er oder sie zunächst nicht will, sich nicht bereit fühlt! 
Aber dann, oft durch einen Mentor oder eine Mentorin, überschreitet der Held eine erste 
Schwelle, und die Reise geht los. Er findet Freude und trifft Feinde. Nach Bewährungsproben und 
womöglich dem Absturz in die tiefste Tiefe gelingt schließlich das Lösen der Aufgabe. Gereift, 
verändert kehrt der Held in seine Welt zurück. Aber durch die Ereignisse, von denen die Ge-
schichte erzählt hat, ist ihre Welt nicht mehr dieselbe. Sie ist verändert, verwandelt, geheilt. 
 
 
 
 



 

  [2] 
 

 
 

 
 
Dieses Erzählschema nennt man In der Literaturwissenschaft „Die Heldenreise“. Es scheint typi-
sche menschliche Erwartungen zu bedienen, Verstehensmuster zu erfüllen. Ein Liebesroman von 
Rosamunde Pilcher folgt genauso diesem Schema wie ein Miss-Marple-Krimi von Agatha Chris-
tie. 
 
Auch manche biblische Geschichte folgt diesem Erzählschema. Zum Beispiel das Gleichnis vom 
verlorenen Sohn. Oder auch – ja, natürlich! – das Evangelium nach Matthäus. Große und kleine 
Geschichten des Alten und Neuen Testaments faszinieren mich immer wieder auch deshalb, weil 
sie einfach – gute Geschichten sind. 
 
 

II 
 
Und dann gibt es Geschichten, die funktionieren als Geschichte nicht besonders gut. Mit Franz 
Kafkas „Vor dem Gesetz“ geht es mir immer wieder so, mit schlechten Lokal-Krimis, mit Ge-
schichten voller blasser, oberflächlicher Figuren, vorhersehbaren Handlungen und klischeehaften 
Erzählabsichten. Schlechte Geschichten entwickeln keine Dynamik, ihre Figuren sind nicht leben-
dig, man nimmt nicht Anteil an ihrem Ergehen, und – wenn sie längere Geschichten sind – lese 
ich sie selten zu Ende. Die Geschichte von Petrus und Kornelius, die uns heute als Predigttext 
dient, habe ich immer als in diesem Sinn schlechte Geschichte empfunden. In ermüdender Lang-
atmigkeit füllt sie das Ganze, einundzwanzigste Kapitel der Apostelgeschichte. 
 
Kornelius, ein Kommandeur der römischen Besatzungstruppen in Cäsarea, gleichwohl interessiert 
am Judentum und seinen Lehren, betet in seinem Haus und erlebt ziemlich unvermittelt die Er-
scheinung eines Engels, der ihm befiehlt, nach einem ihm bisher unbekannten Mann namens Pet-
rus zu schicken, um von ihm Antwort auf eine Frage zu bekommen, von der Kornelius gar nicht 
weiß, wie diese Frage lautet, was er aber dennoch sofort tut. Szenenwechsel. Petrus ist zu Gast 
in Joppe und betet auch. Und auch er erlebt eine Vision: Ein Tuch senkt sich vom Himmel herab, 
eine Art Picknickkorb mit reinen und unreinen Tieren. Eine Stimme befiehlt: „Schlachte und iss!“ 
Petrus kann das nicht tun, er fühlt sich immer noch den Speisevorschriften der Torah verpflichtet. 
Die Stimme sagt: „Was Gott rein gemacht hat, nenne du nicht unrein!“ Immerhin. Bei Petrus 
scheint sich eine Veränderung anzubahnen. 
 
Inzwischen kommt die Delegation von Kornelius bei Petrus an. Der Erzähler braucht eine zweite 
Vision, damit Petrus die Gäste überhaupt empfängt, denn schon häusliche Gemeinschaft von Ju-
den und Heiden widerspricht den strengen Regeln der Kaschrut. Kornelius‘ Leute erzählen vom 
Befehl des Engels, Petrus holen zu lassen, woraufhin Petrus sich entschließt, die Heiden zu be-
herbergen. Und hier könnte die Geschichte schon zu Ende sein, weil nichts Entscheidendes mehr 
passiert. Aber Petrus folgt den Leuten des Kornelius nach Cäsarea, wo ihm wieder die Vision des 
Kornelius erzählt wird, dem Leser nun zum dritten Mal. Und jetzt dämmert es dem Petrus. Die 
Frage, die Kornelius nicht gestellt hat, bekommt ihre Form: Sieht Gott die Person an, ihre Her-
kunft, ihre Zugehörigkeit zum Volk der Juden? Und die Antwort heißt: Nein! Sondern in jedem 
Volk, wer Gott fürchtet und Recht tut, der ist ihm angenehm. Worauf Petrus eine seiner länglichen 
Predigten hält, die Sendung und das Geschick Jesu resümiert, und Kornelius und sein Haus las-
sen sich taufen. So weit, so – fragwürdig. 
 



 

  [3] 
 

 
 

 
 

III 
 
Ja, es gibt auch in der Bibel langweilige, schlecht erzählte Geschichten. Die Geschichte vom 
Hauptmann Kornelius und seiner Bekehrung gehörte für mich immer dazu. Aber die Frage, die ihr 
zugrunde liegt, die Frage, die sie beantworten will, kann in ihrer Bedeutung für die frühe Kirche 
und für unsere Kirche heute kaum überschätzt werden. Die Frage lautet: An wen ist die Kirche ge-
wiesen? Wer kann dazugehören? Nur die Juden? Oder auch die Nicht-Juden, die Heiden? Die 
Antwort ist uns nach 2000 Jahren Christentumsgeschichte so vertraut, dass sich uns die Frage 
schon lange nicht mehr stellt. Die Botschaft von Jesus Christus, seiner Zuwendung zu den Aus-
gegrenzten und Verlorenen, seiner Hinrichtung und seiner Auferstehung: die Botschaft der Kirche 
richtet sich an alle Völker. Jeder kann dazugehören. Alle gehören dazu. Alle gehören an Gottes 
Tisch: Von Osten und von Westen, von Norden und von Süden werden sie kommen und Platz 
nehmen im Reich Gottes. 
 
Diese Antwort war die Voraussetzung für die Missionstätigkeit des Paulus; dafür, dass das Chris-
tentum sich als Weltreligion etablieren konnte. Der Wunsch des Kornelius, dazuzugehören, wird 
dabei vorausgesetzt. Der Wunsch der Heiden, am Tisch des Reiches Gottes einen Platz zu ha-
ben, bleibt sich gleich. Was sich jedoch ändert – in der Geschichte vom Hauptmann Kornelius 
durch fragwürdige Visionen, in der Geschichte der frühen Kirche durch heftigen Streit zwischen 
Petrus und Paulus, durch das Nachdenken der Apostel, durch Gebet und durch so manchen Sin-
neswandel befördert und durch Synodalbeschlüsse festgestellt – ist das Selbstverständnis der 
Christinnen und Christen. Unsere Mission, unsere Sendung richtet sich an alle. Nicht nur an die, 
die schon dazugehören. Nicht nur an die, die schon so glauben wie wir. Nicht nur an die, mit de-
nen wir geselligen Umgang pflegen, nicht nur an die, die uns vertrauenswürdig vorkommen. Un-
sere Sendung richtet sich gerade an die, die noch nicht dazugehören. Die noch auf dem Weg 
sind und suchen. Die Fragen haben an die Welt und ans Leben, die sie womöglich selbst noch 
nicht einmal kennen. Die ausgegrenzt sind, uns fremd, andere politische und weltanschauliche 
Überzeugungen pflegen. Wir sind an die gesandt, mit denen in Kontakt zu kommen nicht so ein-
fach ist. Zu denen wir Schwellen überschreiten müssen. Weil sie dazugehören sollen und schon 
dazugehören. 
 
 

IV 
 
Ich glaube, diese Antwort ist heute wichtiger denn je. Unsere Welt bewegt sich auf abschüssigem 
Pfad. Im Großen und im Kleinen scheint der Weg dahin zu gehen, alte Grenzziehungen zu verstär-
ken und neue Grenzen aufzubauen. In den USA machen ICE-Agenten Jagd auf Menschen ohne 
Aufenthaltstitel. Auf offener Straße werden Menschen verschleppt und interniert, ohne ordentli-
ches Verfahren, ohne Rechtsschutz, einfach weil sie anders aussehen. „Wir“ gegen „die“ – das ist 
das Motto, mit dem auch im Deutschland der 1930er und 1940er Jahre Jagd auf Jüdinnen und 
Juden, Sinti und Roma, Kommunisten und Sozialisten, Schwule und Lesben, Behinderte und Ob-
dachlose und jeden und jede gemacht wurde, von denen das Regime behauptete, sie würden 
nicht dazugehören. Wer trotzdem glaubte dazuzugehören, dem machten die Nürnberger Rasse-
gesetze einen Strich durch die Rechnung oder einfach das Hämmern der Gestapo an die Woh-
nungstüre nachts um halb vier. 
 



 

  [4] 
 

 
 

 
 
Wenn wir heute Abend im Gottesdienst hier im Berliner Dom und am Mittwoch der Deutsche 
Bundestag im Reichstagsgebäude an die Opfer der nationalsozialistischen Gewaltherrschaft erin-
nern, dann wissen wir als Christinnen und Christen: An die, die zu Außenseitern stilisiert wurden 
und werden, die zu Opfern tyrannischer oder oligarchischer Herrschaft gemacht wurden und wer-
den, an die Gedemütigten, Gehetzten, Geschundenen sind wir gewiesen. Weil sie dazugehören. 
 
 

*** 
 
Auf den Dahlemer Pfarrer Martin Niemöller gehen Worte zurück, die die Dynamik des Nicht-Dazu-
gehörens allzu deutlich machen. 
 
Als die Nazis die Kommunisten holten, habe ich geschwiegen, ich war ja kein Kommunist. 
Als sie die Gewerkschafter holten, habe ich geschwiegen, ich war ja kein Gewerkschafter. 
Als sie die Juden holten, habe ich geschwiegen, ich war ja kein Jude. 
Als sie mich holten, gab es keinen mehr, der protestieren konnte. 
 
Und Niemöller fügt in einem Interview 1976 selbstkritisch hinzu: „Wir haben uns [1938, StS] noch 
nicht verpflichtet gesehen, für Leute außerhalb der Kirche irgendetwas zu sagen, das war damals 
noch nicht Mode, und so weit waren wir noch nicht, dass wir uns für unser Volk verantwortlich 
wussten.“1 
 
Heute würde ich sagen: die Kirche ist nicht nur für „unser“ Volk verantwortlich. Die Kirche aus al-
len Völkern ist für alle Völker verantwortlich. Und sie muss für alle einstehen, denen Unrecht getan 
wird. Jederzeit. Denn Gott hat uns gezeigt, dass wir keinen Menschen gemein oder unrein nen-
nen sollen. 
 

 
1 Zitiert nach https://martin-niemoeller-stiftung.de/martin-niemoeller/was-sagte-niemoeller-wirklich#more-212; zuletzt 
abgerufen am 20.01.2026 

https://martin-niemoeller-stiftung.de/martin-niemoeller/was-sagte-niemoeller-wirklich#more-212

