
OBERPFARR- UND DOMKIRCHE ZU BERLIN 
 

 
Pröpstin Dr. Christina-Maria Bammel 
 
Letzter Sonntag nach Epiphanias, 1. Februar 2026, 10 Uhr 
 
Predigt zu Offb 1, 9-18 
 
 
 
Liebe Gemeinde. 
 
Karg, klein und heilig, das ist die Insel Patmos. Vor fast 2000 Jahren wahrscheinlich alles andere 
als touristisch komfortabel! Wer vom römischen Kaiser dorthin abgeschoben wurde, muss sich – 
wenn es denn so war – in die Verlassenheit verstoßen gefühlt haben. Kaltgestellt, weil man das 
System störte. In extrem undurchsichtigen Zeiten zum Fürchten. Von wegen Rom great again! Jede 
Infragestellung der vermeintlich göttlich genannten Kaisermacht und ihrer Lügen von Heilszeiten 
konnte zum Damoklesschwert werden. 
 
Patmos, Insel der Offenbarungen, dem letzten und so geheimnisvollen Buch der Bibel. Wer auch 
immer damals diese trotzig-politisch widerständige Trost-Post aus Patmos geschrieben hatte... – 
Er war stark im Trösten und im Widersprechen gegen Widrigkeiten, übel wie ein böser Traum. Der 
Autor von Patmos konnte schon andere Zeiten sehen, in der die Gewalthaber zur Rechenschaft 
gezogen würden mit Konsequenz. Der Autor von Patmos konnte Zeiten sehen, zu denen die Be-
drückten endlich aufatmen und Zukunft buchstabieren können. Einer, der sehen konnte, was da 
kommt, vor allem wer kommt. 
 
Ich, Johannes, euer Bruder und Weggefährte in der Bedrängnis und am Reich und an der Geduld 
in Jesus, war auf der Insel, die Patmos heißt, um des Wortes Gottes und des Zeugnisses Jesu 
willen. Ich wurde vom Geist ergriffen am Tag des Herrn und hörte hinter mir eine große Stimme wie 
von einer Posaune, die sprach: Was du siehst, das schreibe in ein Buch und sende es an die sieben 
Gemeinden: nach Ephesus und nach Smyrna und nach Pergamon und nach Thyatira und nach 
Sardes und nach Philadelphia und nach Laodizea. Und ich wandte mich um, zu sehen nach der 
Stimme, die mit mir redete. Und als ich mich umwandte, sah ich sieben goldene Leuchter und 
mitten unter den Leuchtern einen, der war einem Menschensohn gleich, der war angetan mit einem 
langen Gewand und gegürtet um die Brust mit einem goldenen Gürtel. Sein Haupt aber und sein 
Haar war weiß wie weiße Wolle, wie Schnee, und seine Augen wie eine Feuerflamme und seine 
Füße gleich Golderz, wie im Ofen durch Feuer gehärtet, und seine Stimme wie großes Wasserrau-
schen; und er hatte sieben Sterne in seiner rechten Hand, und aus seinem Munde ging ein scharfes, 
zweischneidiges Schwert, und sein Angesicht leuchtete, wie die Sonne scheint in ihrer Macht. Und 
als ich ihn sah, fiel ich zu seinen Füßen wie tot; und er legte seine rechte Hand auf mich und sprach: 
Fürchte dich nicht! Ich bin der Erste und der Letzte und der Lebendige. Ich war tot, und siehe, ich 
bin lebendig von Ewigkeit zu Ewigkeit und habe die Schlüssel des Todes und der Hölle. 
 
Liebe Gemeinde, 
 
es heißt, ein kleiner Schlüssel öffnet unter Umständen die größten Türen und Tore. Und an einem 
einzigen Passwort, Schlüssel in digitalen Zeiten, kann Leben und Tod hängen. Sieben kleine Ge-
meinschaften wird das ins Herz geschrieben. Aber es sind mehr als diese lieben Sieben! Sieben – 
klar: Mehr geht nicht. Es geht um alle und um alles! Darum bleibt Johannes auch bei der sieben, 
wenn es um die sieben Siegel, sieben Posaunen, sieben goldene Leuchter geht. Und knüpft dabei 
eng an die vertrauten Bilder der jüdischen Lebens- und Hoffnungswelten an. Um sie mit jenen zu 
teilen, die vom tyrannischen Gewaltgebaren der Machthaber nicht verschont waren. Sie sollen in 
Worte aus Licht und Hoffnung gehüllt werden. 
 
 



 

  [2] 
 

 
 

 
 
Vielleicht war es aber auch anders: Und konkret adressierte Gemeinschaften hatten auf diese Post 
gewartet. Dennoch: Aufsteh- und Lichtworte sollen nicht nur eine lokale oder regional begrenzte 
Angelegenheit sein. Hoffnung hört nicht bei der eigenen Gemeindetür auf. Hoffnung auf eine andere 
Zeit überwindet die Grenzen der eigenen Gemeinschaft, der eigenen Zeit, des eigenen kleinen Mu-
tes auch. In Philadelphia und Pergamon, auch in dem großen Wirtschaftszentrum Ephesus, und 
nicht ganz so weit davon entfernt Smyrna kommt die Hoffnungspost an. Auf welche Gemeindezahl 
diese Post stößt, ist letztlich irrelevant. Zahlen sind weniger relevant. Es zählt die Frage, woran 
werden sich diese Gemeinden aufrichten und können wachsen an dem, was ihnen geschieht. Jo-
hannes ist kein religiöser Schwelger, er ist bei Trost. Sind Sie es auch? Vielleicht erinnert sich noch 
jemand an die Frage, ob man bei Trost sei, aus dem Roman von Thea Dorn mit dem Titel „Trost“. 
Darin erhält die trauernde Johanna Post von ihrem Philosophielehrer, der ihr von der Insel Patmos 
schreibt. Postkarten – die Älteren unter uns wissen noch, was das ist - mit je einer Frage. Auch 
dieser: „Bist du bei Trost?“ Gefragt hinein in die Pandemie damals, um die sich das Erzählen dreht. 
Johanna weiß zwar, trostlos kann zu bodenlos werden. Deshalb muss man sich doch noch längst 
nicht Ratschläge von irgendwelchen „Gelassenheitsaposteln“ gefallen lassen, meint Johanna aber 
auch. Denn seien es nicht die Verzweifelten, die Zornigen, also die verzweifelt Ungetrösteten, die 
diese Erde vom Abgrund zurückziehen werden? 
 
Johannes hingegen auf Patmos stellt nicht Verzweiflung oder Zorn an den Anfang, sondern tiefe 
Verbundenheit mit denen, die unter Druck gesetzt sind, die im Eissturm der Mächtigen festsitzen. 
„Ich, Johannes, euer Bruder“ In Mitgemeinschaft in Vereinzelung. Vielleicht sogar in prekären Um-
ständen. Was immer Johannes davon wusste, seine Antwort ist seine Verbundenheit. Verbunden-
heit mit allen, die in der Ferne leben im Namen eines Gottes, der zu einem Kind kleiner Leute in 
prekären Umständen wurde. Dessen Thron nicht auf Gewalt und Blut gestellt ist. Dessen Herrschaft 
nicht aus dunkel-willkürlichen Machenschaften besteht. Aber aus Licht und Klarheit. Aus dieser 
Gottesverbundenheit heraus Verbundenheit fühlen, stiften und halten mit allen, die bedrängt, be-
droht und vereinzelt damals waren. Heute nicht minder. Wenn das nicht auch ein Ruf unseres Glau-
bens ist und wird, dann hätten wir Johannes missverstanden. 
 
Unter Sternenkraft, Lichtglanz, feuerglühenden Augen ist Johannes sprach- und atemlos. Er ver-
geht vor Schreck, als er den Thron sieht, wie er ihn sieht. Ich gestehe: Schwerter als Ausdruck 
unbestechlichen Rechts, es sind nicht meine Bilder von der Kraft Gottes, die Klarheit, Gerechtigkeit 
und neues Leben bringen wird. Aber ich kann nachempfinden, wie einen die Schreckstarre erfassen 
kann. Ich ahne, wie dann der erhöhte Christus spricht: Mach dich nicht lebloser, lethargischer, 
mach dich nicht kleiner als du bist, Johannes. Mach dich nicht lahmer als du bist. Sieh hin und hör 
hin: „Ich bin der Erste und der Letzte.“ Kein weltliches Imperium, kein irdisches System! Nichts 
davon ist gültiger als der, der sagt, am Anfang und am Ende zu sein, dieser Mensch, DER Mensch! 
Einer der bleibt nach den Systemen. So kann das letzte Buch der Bibel politisch werden. Die Pat-
mos-Post ist ein Politikum seitdem. Menschlichkeit wird zum Politikum. 
 
In manchen Regionen erleben Menschen höllische und gletscherkalte Momente zugleich – Eises-
kälte auf den Straßen. Minneapolis gerade. ICE out – der Ruf derer, die sich für ihre Nachbar-
schaft, für Menschenwürde und Gewaltfreiheit zum Losgehen zusammenfinden. Sie werden an-
dere Trost- und Hoffnungsbilder von einer lebendigen Zukunft haben als Johannes. Aber sie treibt 
um, wie heute eine gemeinsame Hoffnung auf andere Zeiten in Bewegung bringt – damit Gerech-
tigkeit statt Willkür, Frieden statt Hetze, und Versöhnung statt Verlogenheit Boden gewinnen kön-
nen. 
 
 
 
 
 
 



 

  [3] 
 

 
 

 
 
Ich denke an die Pfarrerinnen und Pfarrer aus Minneapolis und andernorts, die in diesen Tagen 
der Straßenproteste und des zivilen Widerstands zu „movement chaplains“ geworden sind und 
als Seelsorger die Demonstrationen begleiten. Erkennbar, deeskalierend und unterstützend. Ge-
tragen davon, dass die anmaßenden Gewaltkräfte von heute nicht über eine Gemeinschaft von 
morgen entscheiden dürfen! Ein Aufsteh- Ostermoment im Licht der endenden Weihnachtszeit. 
Die da sind, sind so was von bei Trost! Sie leben aus dem Wort des Menschensohnes: Ich bin der 
Erste und der Letzte. Kein Staat, kein Dekret oder Deal ist absolut. Im Licht dieses Glaubens ste-
hen sie alle unter Gottes Urteil. Deshalb versprochen: Du brauchst dich nicht fürchten! Wider-
sprich mit Mose, mit Daniel, mit den Hirten des Evangeliums. Es erzählt davon, dass Systeme, die 
Menschen zu entwürdigen suchen, keine Zukunft haben werden. Erlaube keiner Sorge dich einzu-
schließen im Verstummen. Du bist freier, denn du gehörst zu dem, der die Schlüssel hat. Sei so 
frei offen zu sprechen und dem, der dich braucht, dir zum Nächsten werden zu lassen! Verzwäng 
und zwinge dich nicht. Liebe das Erbarmen mehr als die inszenierten Siegerposen. 
 
Sind wir noch bei Trost? Die Pandemie liegt lange zurück. Die Gefahr des ausbrechenden Virus 
der Erbarmungslosigkeit ist noch da. Das lässt sich nicht so weg atmen. Hunderttausende von 
Menschen halten in diesem Augenblick der Weltgeschichte den Atem an, weil Protest wächst ge-
gen Verrohung. Niemand von den Protestierenden wird nur völlig furchtlos sein. Die Botschaft aus 
Patmos: Fürchte dich nicht, Anwalt der Würde und Rechte deines Nachbarn zu werden. Fürchte 
dich nicht, Gewalt beim Namen zu nennen. Du kennst den Schlüssel, das Passwort: Christus, das 
Licht. Es lässt Ideologien kippen wie ein Kartenhaus. Beruhigt sich nicht in den Verhältnissen. Un-
terbricht jede Machtanmaßung. 
 
Den Schlüssel dazu hält der, der mit dieser Welt nochmal neu angefangen hat und zum Licht von 
Licht, zur Klarheit geworden ist. Um das Heute schon durchsichtig auf das Morgen hin werden zu 
lassen. Wer können wir sein und für wen können wir da sein in diesem Licht? Ist dir das noch 
nicht erschienen, sieh auf die Zeit, die dir geschenkt ist, das heraus zu finden. 
 
Amen. 


