
OBERPFARR- UND DOMKIRCHE ZU BERLIN 
 

 
Prof. Dr. Georg Essen, Humboldt-Universität zu Berlin 
 
Universitätsgottesdienst 
 
Erster Sonntag nach Epiphanias, 11. Januar 2026, 18 Uhr 
 
Themenreihe: Heimat 
 
„Fernab der Heimat zuhause“ – Predigt zu Lukas 2, 41-52 
 
 
 
Predigttext 
 
„41 Und seine Eltern gingen alle Jahre nach Jerusalem zum Passafest. 42 Und als er zwölf Jahre 
alt war, gingen sie hinauf nach dem Brauch des Festes. 43 Und als die Tage vorüber waren und 
sie wieder nach Hause gingen, blieb der Knabe Jesus in Jerusalem, und seine Eltern wussten’s 
nicht. 44 Sie meinten aber, er wäre unter den Gefährten, und kamen eine Tagereise weit und 
suchten ihn unter den Verwandten und Bekannten. 45 Und da sie ihn nicht fanden, gingen sie 
wieder nach Jerusalem und suchten ihn. 46 Und es begab sich nach drei Tagen, da fanden sie ihn 
im Tempel sitzen, mitten unter den Lehrern, wie er ihnen zuhörte und sie fragte. 47 Und alle, die 
ihm zuhörten, verwunderten sich über seinen Verstand und seine Antworten. 48 Und als sie ihn 
sahen, entsetzten sie sich. Und seine Mutter sprach zu ihm: Mein Kind, warum hast du uns das 
getan? Siehe, dein Vater und ich haben dich mit Schmerzen gesucht. 49 Und er sprach zu ihnen: 
Warum habt ihr mich gesucht? Wusstet ihr nicht, dass ich sein muss bei denen, die zu meinem 
Vater gehören? 50 Und sie verstanden das Wort nicht, das er zu ihnen sagte. 51 Und er ging mit 
ihnen hinab und kam nach Nazareth und war ihnen gehorsam. Und seine Mutter behielt alle diese 
Worte in ihrem Herzen. 52 Und Jesus nahm zu an Weisheit, Alter und Gnade bei Gott und den 
Menschen.“ 
 
Wo gehört der Junge nun eigentlich hin, wo ist er zu Hause und an welchem Ort seine Heimat? 
Die Kindheitsgeschichten im Lukas-Evangelium, zu denen unser Predigttext gehört, geben, auf 
den ersten Blick jedenfalls, keine eindeutige Antwort. Seine Mutter stammt aus der Stadt Naza-
reth. Von dort aus ziehen sie und ihr Verlobter nach Bethlehem, um an einer Volkszählung teilzu-
nehmen. Dort wird der Junge geboren. Dass diese Stadt nicht sein Zuhause ist, wird deutlich, 
wenn wir an den Ort seiner Geburt denken: sie musste im Stall draußen vor der Stadt auf dem 
Felde stattfinden, weil keine Herberge zu finden war. Von Bethlehem ging es dann eine Woche 
später nach Jerusalem, wo die frommen Rituale des jüdischen Gesetzes befolgt wurden, die 
beide, Mutter und Sohn, unter Gottes Segen stellen. Von Jerusalem aus kehrten sie „nach Galiläa 
in ihre Stadt Nazareth“ zurück. Von dort brachen sie 12 Jahre später anlässlich einer Wallfahrt 
wieder nach Jerusalem auf. Aus dem Matthäus-Evangelium erfahren wir von einer Flucht, die die 
Familie von Bethlehem nach Ägypten führte. Wie es bei einer Flucht üblich ist, geschah sie kei-
neswegs freiwillig, vielmehr widerfuhr dem Jungen mit seinen Eltern das Schicksal, fern der Hei-
mat als Flüchtling nicht zu Hause zu sein. 
 
Der Junge ist viel unterwegs in jungen Jahren! 
 
Wo ist der Junge nun eigentlich zu Hause und wo seine Heimat? Schon jetzt müssen wir festhal-
ten, dass diese Frage durch bloße Ortsangaben so eindeutig nicht zu beantworten ist. Auch der 
Hinweis auf die Familie – in orientalischen Ländern der stabilste Ort der Beheimatung – hilft nicht 
weiter. Fest steht, dass Maria seine Mutter ist, deren Verlobter, Josef mit Namen, ist jedoch nicht 
der Vater des Jungen. 
 
 



 

  [2] 
 

 
 

 
 
Wenn mit der Frage nach der Heimat die nach der Herkunft gemeint ist, verweisen uns zwei der 
vier Evangelium auf die Vorfahren des Jungen. Matthäus listet einen Stammbaum auf, der von Jo-
sef über David bis zu Abraham zurückgeführt wird. Lukas hingegen verfolgt den Stammbaum von 
Josef über Abraham zurück bis zu Adam, von dem es lapidar heißt, er stamme von Gott. Da Josef 
allerdings nicht der Vater des Jungen ist, helfen uns diese Stammbäume, als biographische Her-
kunftsvergewisserung gelesen, auch nicht viel weiter. 
 
Aus seinen späteren Jahren ist überliefert, dass dem zu einem Wanderprediger herangewachse-
nen Jungen an seiner biologischen Familie rein gar nichts lag, weil für ihn gänzlich andere Bin-
dungen wichtig waren. Dass dieser Wanderprediger an keinem Ort seine Heimat fand, dass er 
also, mit anderen Worten, ein Obdachloser war, schien ihn weiter nicht zu kümmern; er habe, so 
seine lapidare Auskunft, keinen Ort, wo er sein Haupt hinlegen könne. 
 
Auf eine ganz andere Spur der Herkunft des Jungen stoßen wir im Johannes-Evangelium. Es hält 
sich erst gar nicht mit Ortsangaben, Generationenketten und Herbergssuchen auf. Vom Wort 
Gottes heißt es, es sei – gemeint ist der Junge –, „Fleisch“ geworden und habe unter uns, wie es 
wörtlich im griechischen Text heißt, „gezeltet“. Wer in einem Zelt wohnt, der bindet sein Zuhause 
nicht an bestimmte Orte. Wo ist die Heimat eines Nomaden? Von dem Jungen, dem fleischge-
wordenen Wort Gottes, heißt es, es sei in der Welt fremd und verkannt gewesen. Der Junge, Got-
tes Wort, fühlte sich dennoch hingezogen an diesen Ort der Finsternis. Offenbar fühlte er sich hei-
misch, wo es unbehaglich und kalt ist; Heizungs- und Stromausfall als selbstgewählter Normalzu-
stand sozusagen. 
 
Halten wir an dieser Stelle kurz inne, weil wir uns nun doch darüber wundern müssten, wie wir in 
unseren Breitengraden eigentlich Weihnachten feiern. Für uns ist es im Grunde ein Fest der Fami-
lie, das begangen wird mit einer Vielzahl von nostalgischen und traditionellen Gebräuchen. Für 
die meisten von uns spielen romantische Erinnerungen an unsere Kindheit eine Rolle, die auch 
heute noch die Sehnsucht nach Geborgenheit und Beheimatung wecken. In nicht wenigen Fami-
lien wird dieses Fest im verklärten Licht der Heiligen Familie aus Bethlehem begangen, einstwei-
lige Rückkehr ins Elternhaus nebst, mehr oder weniger freiwillig, Rückfälle in frühere Rollenmuster 
mit inbegriffen. Weihnachten ist, mit anderen Worten, eine ganz und gar bürgerliche Angelegen-
heit, die in vielschichtiger Weise Zeiten und Orte der Heimat verbürgen soll. Und selbst wenn wir 
der heilen Welt längst entwachsen sind und uns, unter Schmerzen oder Zorn gar, aus der Über-
höhung, will sagen: Überforderung der Heiligen Familie befreit haben, nistet sich ein Wort des 
Philosophen Ernst Bloch in unser Gemüt: „Es geht um etwas, das allen in die Kindheit scheint 
und worin noch niemand war: Heimat.“ 
 
Mit Tränen in den Augen und mit Kloß im Hals singen noch die hartleibigsten Agnostiker, dass für 
diesen „holden Knaben im lockigen Haar“, die „Glocken süßer nie klingen“. Und wenn auch dann 
auch noch, oh Wunder der Natur, der „oh Tannenbaum“ „Blätter“ trägt, die nicht nur zur Som-
mers-, sondern auch zur Winterszeit „grünen“, ja, wenn obendrein noch „Schneeflöckchen, Weiß-
röckchen“ vom Himmel rieseln, ja dann verwandelt sich die „stille Nacht“ in die „heilige Nacht“, in 
der die Welt heile ist. 
 
Die „alten Zeiten, wo das Wünschen noch geholfen hat“, sie sollen zumindest an Weihnachten 
wiederkehren. Es gehört halt zur Tradition, über Weihnachten nach „Hause“ zu fahren, auch wenn 
wir wissen, dass es sich dabei um die Wiederinszenierung einer eigentlich verlorenen Realität 
handelt. 
 
Weihnachten als Ausnahmezustand der Regression? Eigentlich könnte uns ein Blick in die Krippe 
daran erinnern, dass die Frage nach der Heimat christlich so einfach gar nicht zu beantworten 
wäre. Wir aber, wir sehnen uns – „alle Jahre wieder“ – an Weihnachten nach einer Heimat. 
 



 

  [3] 
 

 
 

 
 
Draußen aber, draußen ist es finster, nass und kalt, da fliegen die Fetzen, weil Bomben und Rake-
ten einschlagen, die die Heimat von Menschen zerstören, die nun, obdachlos geworden, auf der 
Flucht sind, die in der Fremde weilen und nicht wissen, wo sie ihr müdes Haupt betten können, 
die sich verloren fühlen und einsam. Kein Ort: nirgends. Und dann stranden, landen sie in frem-
den Ländern, die die Heimat anderer sind. Dort sind sie, hierzulande noch von einer Minderheit, 
deren Zahl jedoch bedrohlich anwächst, allenfalls geduldet, keineswegs aber willkommen: man 
will sie nicht haben an dem Ort, den sie ihre „Heimat“ nennen und die sie ausgrenzend gleichset-
zen mit ihrer Nation, ihrer Kultur, ihrer Religion, mit ihrem Volk. Die Parole „Deutschland den 
Deutschen, Ausländer raus!“, ist immer mal wieder auf AfD-Veranstaltungen zu hören, hier in der 
Strophenabfolge mit Sprüchen wie: „Unser Land, unsere Heimat!“ In ihren diesjährigen Weih-
nachtsgrüßen, in denen der Segen Gottes Erwähnung findet, hob die AfD hervor, dass diese Fei-
ertage ein „wesentlicher Teil der deutschen Identität“ seien. Was wird sich dieser Junge, von dem 
schon die Rede war, hier denken, dieser im Stall geborene Fremdling, der von Christinnen und 
Christen als das Wort Gottes geglaubt wird, das Licht in die Finsternis dieser Welt bringt? 
 
Es gibt auf dieser Erde ein Land, das vor seiner Küste einst eine Freiheitsstatue errichtete, um der 
Welt kundzutun, ein Zufluchtsort für Vertriebene und Flüchtlinge zu sein. Diese Statue kennt eine 
Inschrift: „Gebt mir eure Müden, eure Armen, eure geknechteten Massen, die frei zu atmen be-
gehren“. Dieses Land wurde groß und über alle Maße reich in dem Glauben, als „Stadt auf dem 
Hügel“ ein von Gott auserwähltes Land zu sein und zwar von dem Gott, der es mit jenem Jungen 
hat, von dem schon die Rede war. 
 
Dieses Land hat inzwischen ein Heimatschutzministerium, dessen Behörden, teils mit brutaler 
Gewalt und in der Regel unter Missachtung von Recht und Gesetz, Fremde und Flüchtlinge außer 
Landes setzen. Dieses Land hat derzeit einen Präsidenten, der über Migranten gesagt hat: „Das 
sind keine Menschen, das sind Tiere“, deren „schlechte Gene“ das „Blut unseres Landes“ vergif-
ten. Dieses Land hat einen Vizepräsidenten, der von sich sagt, er sei „vom christlichen Evange-
lium“ bewegt. Er rechtfertigt die Ausmerzung des Fremden in seiner Heimat damit, dass, um end-
lich auch Ross und Reiter zu nennen, die Vereinigten Staaten ein christlicher Staat weißer Ameri-
kaner seien. Dieser Katholik gewährte vor einigen Wochen übrigens einen Einblick in seine Resi-
denz, die über und über weihnachtlich geschmückt war, wie dies „alle Jahre wieder“ halt so üb-
lich ist im Gedenken an jenen Jungen, von dem schon die Rede war. 
 
Aber was sagt denn nun dieser Junge selbst zu der Frage, wo sein Zuhause und wo seine Heimat 
ist? Nun, die Antwort legt das Lukas-Evangelium im heutigen Predigttext diesem Jungen in den 
Mund. Er ist, mal wieder fern von seinem Wohnort, mit seinen Eltern unterwegs. Auf dem Rück-
weg von der Jerusalem-Wallfahrt vermissen die Eltern ihn, eilen zurück und finden ihn nach län-
gerer Suche im Tempel, wo der Junge als kluger und wissbegieriger Zuhörer den Gelehrten 
lauscht. Die besorgten Eltern platzen in das Gespräch hinein und stellen ihn recht energisch zur 
Rede. Der Junge jedoch reagiert im gelassenen Ton frommer Unschuld auf die Frage, warum er 
ihnen die schmerzhafte Suche angetan habe, mit einer Gegenfrage: „Warum habt ihr mich ge-
sucht? Wusstet ihr nicht, dass ich sein muss bei denen, die zu meinem Vater gehören?“ Eigent-
lich hätte ihnen doch, soll das heißen, klar sein müssen, wo sie ihn hätten suchen sollen, nämlich 
dort, wo er doch hingehört. Da ist die Heimat, wo der Junge zu Hause sein „muss“, wie es im Lu-
kas-Evangelium ausdrücklich heißt; Nazareth ist es jedenfalls nicht. 
 
Wo aber gehört er hin, wo also ist sein – eigentliches – Zuhause? Die Antwort, die der Junge gibt, 
lautet: ich muss, heißt es wörtlich übersetzt, „in dem“ sein, „was meines Vaters ist“. Die geläufi-
gen Auslegungen dieses Verses denken dabei übrigens an den Tempel als einem festen Ort, wo 
sich der Junge befindet. Im Text aber heißt es, dass dieser bei denjenigen sein müsse, „die mei-
nes Vaters sind“, will heißen: die zum Vater gehören. Gemeint sind also keine Städte oder Bau-
werke, sondern es sind diejenigen Menschen, unter denen sich der Junge gerade aufhält. Das  
 



 

  [4] 
 

 
 

 
 
sind konkret in dieser Szene die Pharisäer und Schriftgelehrten, im Grunde aber alle, die sich zu 
Gott, dem Vater, bekennen, das heißt, die das Wort Gottes hören und tun. 
 
Zwar ist der Tempel die Szene der Handlung, aber er ist keineswegs der Ort, an dem der Junge 
zu Hause ist. Heimat ist für ihn, recht verstanden, gar kein fester Ort, sondern es sind die Men-
schen, mit denen er Gemeinschaft hat und in der allen eines gemeinsam ist: sie hören das Wort 
Gottes und tun es. Es sind also diejenigen, die sich vom christlichen Evangelium – wahrhaft – be-
wegen lassen. Auch wenn wir fern von zu Hause sein wollen oder sein müssen, soll damit gesagt 
werden, finden wir dennoch dort Heimat, wo Menschen das Wort Gottes hören und tun. Ein sol-
ches Hören und Tun schafft neue soziale Beziehungen, die uns Heimat schenken und an die 
Stelle des biologischen, ethnischen oder kulturellen Zuhauses treten. 
 
Wer gehört also dazu? 
 
Schon klar, dass wir die Antwort nicht denjenigen überlassen dürfen, die aus Weihnachten ein 
Bollwerk identitärer Abschottung machen wollen. Wer aber gehört dazu, wenn es um Heimstätten 
des Menschlichen und Christlichen geht? Hierfür liefert das Hören und Tun des Wortes Gottes 
das entscheidende Kriterium. 
 
Was heißt das? 
 
Im Matthäus-Evangelium spricht der längst erwachsen und weise gewordene Junge recht konkret 
und deutlich Tacheles, indem er sein eigenes Schicksal als Beispiel heranzieht, das schon in der 
Krippe seinen Lauf nahm: „Ich […] war fremd und obdachlos, und ihr habt mich aufgenommen. 
[…] Was ihr für einen meiner geringsten Brüder getan habt, das habt ihr mir getan.“ 
 
Wer das Wort Gottes hört und tut, der darf getrost mit Gefühl und Gemüt weihnachtlich gestimmt 
sein und, wie „Ochs und Eselein“, vor der Krippe stehen und still vor sich hindenken: 
 
„Ich steh an deiner Krippe hier, 
O Jesu, du mein Leben; 
Ich komme, bring und schenke dir, 
Was du mir hast gegeben. 
Nimm hin, es ist mein Geist und Sinn, 
Herz, Seel und Mut, nimm alles hin 
Und lass dir's wohlgefallen.“ 
 


