BERLINE’% OBERPFARR- UND DOMKIRCHE ZU BERLIN
DOM

Prof. i.R. Dr. Notger Slenczka, Humboldt-Universitat zu Berlin
Zweiter Sonntag nach Epiphanias, 18. Januar 2026, 18 Uhr

Predigt zu Jeremia 14, 1-9

Predigttext

Dies ist das Wort, das der HERR zu Jeremia sagte (ber die groBe Dlirre: Juda liegt jammerlich da,
seine Stadte verschmachten. Sie sinken trauernd zu Boden, und Jerusalems Wehklage steigt em-
por. Die GroBen schicken ihre Diener nach Wasser; aber wenn sie zum Brunnen kommen, finden
sie kein Wasser und bringen ihre GeféBe leer zurlick. Sie sind traurig und betribt und verhdillen
ihre Haupter. Die Erde ist rissig, weil es nicht regnet auf das Land. Darum sind die Ackerleute trau-
rig und verhlillen ihre Haupter. Selbst die Hirschkiihe, die auf dem Felde werfen, verlassen die
Jungen, weil kein Gras wéchst. Die Wildesel stehen auf den kahlen H6hen und schnappen nach
Luft wie die Schakale; ihre Augen erldschen, weil nichts Griines wéchst.

Ach, HERR, wenn unsre Sdnden uns verklagen, so hilf doch um deines Namens willen! Denn unser
Ungehorsam ist groB3, womit wir wider dich gestindigt haben. Du bist der Trost Israels und sein
Nothelfer. Warum stellst du dich, als wérst du ein Fremdling im Lande und ein Wanderer, der nur
Uber Nacht bleibt? Warum bist du wie einer, der verzagt ist, und wie ein Held, der nicht helfen
kann? Du bist ja doch unter uns, HERR, und wir heiBen nach deinem Namen; verlass uns nicht!
(Jeremia 14, 1-9)

So. Jetzt sitzen Sie alle da und warten auf eine Klimawandel-, Okologie- und Umweltpredigt. Und
in der Tat: es gibt Predigttexte, bei denen ein aktueller Anlass — hier unsere Klimadiskussion — da-
nebensteht und sozusagen aufgeregt mit den Fingern schnippt und schreit wie ein Schiler, eine
Schudilerin, die etwas wissen und drangenommen werden wollen: nimm mich! Predige Gber mich!

Sag etwas zum Klimawandel und zur Umwelt.

Wenn ich so anfange, muss ein ,Aber‘ kommen. Das ,Aber* heift in diesem Fall: kénnen wir wirk-
lich diese Worte nachsprechen? Erleben wir in Deutschland Hungersnot, Dirre, den Tod von

Wildtieren? Wir erfahren aus den Nachrichten, dass es dergleichen in anderen Regionen der Welt
gibt. Aber was Jeremia beschreibt — eine nicht mehr bewohnbare Umwelt — ist fir uns mdglicher-
weise eine Schreckensvision fir die Zukunft. Es ist aber nicht gegenwartige Erfahrung wie flr die
Zeitgenossen des Jeremia. Die erleben, so schreibt Jeremia, gegenwartigen Hunger, versiegende

Quellen und Flisse und sterbende Tiere.



b
BERLINER))
DOM

2]

Wir haben vielleicht Angst vor einer solchen Zukunft. Wir beflirchten, dass eine relativ ferne Zu-
kunft so aussehen kdnnte, wie es in diesem Wort des Jeremia beschrieben wird. Aber wir leben
im Wohlstand, im Uberfluss der Natur. Wenn wir hier uns in den Worten des Jeremia wiederer-

kennen wollten, wenn wir behaupten wollten, dass wir das erfahren, was die Menschen damals

erlitten haben, dann nehmen wir das damalige Leiden nicht ernst.

Najaaa — sagt vielleicht jetzt der eine oder die andere: wir erfahren dieses Leiden nicht. Bei uns ist
das Klima nicht ruiniert. Aber genau das ist ja das Problem, sagt vielleicht der eine oder die an-
dere: wir unser Wohlistand, unser Wohlergehen sind die Ursache des Leidens anderer. Mag sein,
dass wir nicht leiden. Aber wir sind die Ursache der Leiden in anderen Teilen der Welt und die Ur-

sache des Leidens klnftiger Generationen.

Vielleicht sind wir damit beim Text: ,,Ach, HERR, wenn unsre Stinden uns verklagen, so hilf doch
um deines Namens willen. Denn unser Ungehorsam ist gro3, womit wir wider dich gestindigt ha-

ben.

Und damit hatten wir nun, so scheint es, das Thema erfasst. Der Klimawandel, und das Bekennt-

nis unserer Schuld am Durst und Hunger anderer Weltregionen. Ruf zur Umkehr.

Aber: wir sind wir noch immer nicht beim Thema des Jeremia. Treten wir doch einmal von diesen
verfuhrerisch konkreten Beschreibungen eines Dirrejahres zurlck, treten wir auch zurlck von
dem Siundenbekenntnis, lesen wir weiter und sehen auf die sehr merkwrdigen Verse, in denen
beschrieben wird, wie der Beter Gott erfahrt: ,Warum stellst du dich, als wérst du ein Fremdling
im Lande und ein Wanderer, der nur ber Nacht bleibt? Warum bist du wie einer, der verzagt ist,
und wie ein Held, der nicht helfen kann?* Ein Fremdling im Land. Ein Wanderer, der nur Gber
Nacht bleibt. Einer, der verzagt und ein Held, der nicht helfen kann. Das sind zwei Verse und zwei
Bilder. Das erste: Ein Wanderer, ein Fremder. Der zieht weiter. Er weif3, dass er nicht bleiben
muss, sondern eine Zukunft anderswo hat. Ihn geht das Ungliick der Orte, durch die er zieht,
nichts an, so wenig wie den Fremdling damals das Geschick des Landes kiimmert, in dem er viel-
leicht als Sklave lebt wie Israel in Agypten. Der Wanderer, der Fremde hat nichts im Sinn mit dem
Ort, an dem er ist. Er gehort da eigentlich nicht hin. Da engagiert er sich nicht. Das ist das erste
Bild fur Gott: der Durchreisende.



b
BERLINER))
DOM

(3]

Das zweite Bild: Einer der verzagt ist. Der Siegeswille, die Zuversicht erlahmt. Wir sehen das
heute zuweilen — im FuBball: Leipzig liegt nach einem Feuerwerk der Bayern in der 70. Minute 4:1
zurlick. Dann gibt eine Mannschaft sich auf. Fangt sich vor dem Schlusspfiff noch ein Tor ein zum
5:1 Endstand. Eigentlich ist die Mannschaft nicht schlecht — aber jetzt fehlt die Moral. Verzagt.
Verzagt — damals ist das eher ein militarisches Bild: die militdrischen Amateure im Kénigreich
Juda stehe den wohltrainierten und disziplinierten Heeren aus dem Zweistromland gegenuber
und sehen ein, dass sie keine Chance haben. Sie sind Helden, die nicht helfen kbnnen. Zwei Bil-
der: der unbekiimmerte Wanderer auf der Durchreise. Der verzagte, mutlose Held. Bilder fir Gott:
~warum bist du wie ...“ ein Durchreisender. ,Warum stellst du dich, als wérst du ...“ ein mutloser
Held?

Warum? Das ist die Frage des Textes.

Ubrigens: Auch die von Jeremia beschriebene Diirre ist nicht die Beschreibung der damaligen
Wirklichkeit. Auch sie ist ein Bild, ein Gleichnis, hier ein Bild flir den Zustand Israels nach dem po-
litischen und militdrischen Zusammenbruch des Kdnigreiches Juda vor dem Ubermachtigen Heer
der Neubabylonier. Ein Bild fur den Zusammenbruch des Lebens. Ein Bild fir das Volk, das am
Ende ist und dem Gott wie ein Durchreisender, ein Fremder, ein verzagter Held geworden ist.

Keine Hilfe, keine Antwort, wo eigentlich Hilfe zu erwarten ist. Warum?

v

Bilder fir die Erfahrung des Zusammenbruchs. Jetzt sind wir im Zentrum des Textes, und mdg-
licherweise erkennen wir uns in diesen Bildern wieder. Méglicherweise steht der eine oder die an-
dere ratlos vor den politischen Entwicklungen der Gegenwart — irgendwie ist die Welt aus den Fu-
gen geraten. Etwas stimmt nicht. Gewiss: Wir werden uns schon hier im Kirchenraum nicht einig
werden darlber, was genau die falsche Richtung ist und was eigentlich wiinschenswert wére in
Gronland, in der Ukraine, im Iran, in Israel, im Sudan, oder bei uns im Wahljahr 2026 — aber ver-
mutlich haben viele von uns hier den Eindruck, dass alle Orientierungen verlorengehen, alles ir-

gendwie schieflauft und wir den Zug der Zeit nicht aufhalten kénnen. Warum?



b
BERLINER))
DOM

[4]

Oder wir stehen vor Schicksalsschlagen. Eine hoffnungslose Diagnose, schwere Erkrankungen
bei uns, bei Angehérigen. Eine Freundin von uns hat es getroffen. Warum? Arbeitslosigkeit. Wa-
rum? Zerbrechende Gemeinschaften. Unfrieden in Familien, am Arbeitsplatz. Eine Trennung.
Nein, das ist gar nicht immer so, wir erfahren auch Freude und Licht und Gltick — aber jeder und
jede von uns kennt diese Situationen, in denen unsere Welt zerbricht und aus den Fugen gerét.
Dann fragen wir nach dem ,Warum* und versuchen vergeblich, uns einen Reim auf unsere Erfah-

rung zu machen.

Jeremia, die klagenden Israeliten nehmen mit dem Bild von der Dlrre genau diese Frage auf und

stellen sie anders, fugen ein ,Du‘ ein: ,warum bist du wie ...* ,Warum stellst du dich, als wérst du

... 7“ Eine Hand lenkt das Leben Israels, sie erfahren einen Willen in ihrem Geschick, einen ratsel-
haften Willen. Sie sprechen nicht tber diesen Willen — er tut etwas und er ist ratselhaft — sondern
sie sprechen ihn an: Du. Die zerbrechende Welt ist fiir Israel die Erfahrung der Hand eines
schweigenden Gottes. Das unter der Durre leidende Land ist das Bild fir das Leiden unter dem

Schweigen Gottes.

Vi

Die zerbrechende Welt wird beschrieben. Dlrrekatastrophe. Der militdrische Untergang. Wir er-
kennen uns wieder, zeichnen uns ein: Unsere Welt, die im GroBen oder im Kleinen zerbricht. Et-
was stimmt mit uns und unserem Verhéltnis zu Gott nicht. Aber Israel spricht zu diesem schwei-
genden Gott. Spricht, wie wir untereinander sprechen, wenn unsere Mitmenschen oder gar un-
sere Lebensmenschen vorwurfsvoll verstummen: Was habe ich falsch gemacht? Ach, HERR,
wenn unsre Sinden uns verklagen, so hilf doch um deines Namens willen! Die Bitte um Verséh-
nung mit der Hand, die wir im Zerbrechen unserer Welt erfahren. Verséhnung mit dem fremd ge-

wordenen Gott.



b
BERLINER))
DOM

[5]

Vil

Gott — wie ein Durchreisender. Wie ein verzagter Held. Aber diese Erfahrung der Not, das dunkle
Handeln der fremden Hand wird eingerahmt — Sie kdnnen es im Text verfolgen. Die Anrede Got-
tes beginnt mit den Worten: ,,Du bist der Trost Israels und sein Nothelfer” — und dann folgen die
Bilder vom Wanderer, vom Fremden, vom verzagten Helden. Und dann, nach der Klage tber den
schweigenden und unbekiimmerten Gott, heiBt es: ,Du bist ja doch unter uns, HERR, und wir hei-
Ben nach deinem Namen ...* Israel redet mit dem schweigenden Gott, und spricht ihn darauf an,
dass er doch eigentlich der Trost und der Nothelfer ist. Israel fragt angesichts des Schweigens

Gottes nach Gott, dem Troster.

Vil

Auch wir stehen nicht am Anfang eines Jahres, das irgendwie weitergeht. Sondern der Predigt-
text, unsere Liturgie stellt uns in den Zusammenhang des Kirchenjahres. Auch unsere Erfahrung
einer ratselhaften Hand in unserem Leben ist eingerahmt. Wir kommen von Weihnachten her. Die
Zusage, dass Gott zu uns kommt, in die Mitte des Menschseins, dass im Dunkel ein Licht auf-
geht: ,Du bist der Trost und Nothelfer“. Wir gehen auf Ostern zu — ein Versprechen: Gott tberwin-
det das Leiden und den Tod, nicht nur damals, sondern bei uns. Uns zugesagt in der Taufe, die
uns mit Christi Tod und Auferstehung verbindet: ,,Du bist ja doch unter uns, HERR, und wir heiBen
nach deinem Namen ...“ Mit unseren Lebenskatastrophen und mit unseren Erfahrungen der
dunklen Hand Gottes stehen wir zwischen Weihnachten und Ostern und sprechen zu dem
schweigenden Gott in der Hoffnung oder im Vertrauen darauf, dass die Hand, die unser Leben
lenkt, kein Fremder und kein Wanderer auf der Durchreise ist und auch kein verzagter Held, son-

dern der Trost und Nothelfer, der bei uns ist.

IX

Was kénnte das bedeuten, ganz konkret? Erst einmal fur Israel: es wurde nicht alles gut. Der
Staat, das Kénigtum der Nachkommen Davids, die Stadt Jerusalem, der Tempel kam nicht ein-
fach wieder. Kein happy ending. Erst viel spéter ein Tempel, der aber wieder zerstért wurde. Die
Diaspora, die Zerstreuung in alle Welt. Ein ganz anderer, ein neuer Weg — aber

die Gewissheit, dass dieser Weg begleitet ist von dem Troster und Nothelfer, der bei ihnen ist.



b
BERLINER))
DOM

[6]

Auch in unserem Leben wird selten alles einfach wieder gut. Wir gehen schwere Wege, wenn wir
erkranken, wenn Beziehungen zerbrechen. Es wird nicht alles gut. Aber wir gehen diese neuen
Wege, wie Israel, in der Hoffnung, in dem Vertrauen, dass sie nicht Ausdruck des schweigenden
Gottes sind, sondern begleitet von dem Gott, der unser Troster ist. Gott schweigt nicht mehr. Er
wird Mensch. Ein Mensch, der am Kreuz unsere Gottverlassenheit, den Durst erfahrt und doch
nicht aufhért, Gott anzusprechen und anzurufen als ,mein Gott‘: Mein Gott, mein Gott, warum

hast du mich verlassen.

»-.. Wir heiBen nach deinem Namen*: nach seinem Namen, nach dem Namen Jesu Christi heiBen
wir. Mit seinem Geschick, seinem Kreuz sind wir verbunden. Das ist der Gott, von dem Jeremia,
von dem lsrael sagt: du bist doch unter uns. Er ist in unseren Lebenskatastrophen gegenwartig.
Wir stehen in seiner Nachfolge, er ertragt mit uns das Schweigen Gottes und wir wissen, dass er

genau in diesem Schweigen bei uns ist. Mit ihm gehen wir auf die Auferstehung hin.

Und der Friede und Trost Gottes, der hoher ist als alle Vernunft und starker als unsere Angst un-

ter dem Schweigen Gottes, der stérke und bewahre uns in Jesus Christus, unserem Herrn. Amen.



