BERLINE’% OBERPFARR- UND DOMKIRCHE ZU BERLIN
DOM

Dompredigerin Christiane Miinker
Totensonntag, 23. November 2025, 10 Uhr

Predigt zu Psalm 90

Gnade sei mit euch und Friede von dem, der da war, der da ist und der da kommt —
Jesus Christus. Amen.

Der Totensonntag — ein Tag mit vielen unterschiedlichen Gedanken und Geflihlen. Einige von uns
sind sicher auch mit schwerem Herzen heute in den Gottesdienst gekommen. Wir stellen uns der
Verganglichkeit des Lebens, der Trauer und dem Schmerz tber den Verlust eines geliebten Men-
schen

»Lehre uns bedenken, dass wir sterben miissen, auf dass wir klug werden®.

Liebe Gemeinde, dieser Wochenspruch aus Psalm 90 weist sehr realistisch auf unsere Endlich-
keit. Dass wir mit dem eigenen Tod, aber viel mehr noch mit dem Tod geliebter Menschen, leben
missen, das wissen wir alle. Und wir wissen auch, dass es keinen Zweck hat, das zu verdrangen.
Aber das Wissen um den Tod als Lebensthema enthebt uns ja nicht der Trauer und den Fragen.

Dietrich Bonhoeffer hat zu diesen Fragen einmal gesagt: ,,Es sind unerséttliche Fragen. Sie hei-
Ben: Wo sind unsere Toten? Wo werden wir nach unserem eigenen Tode sein? Und die Kirche
erhebt den Anspruch, auf diese unmdgliche Frage des Menschen Antwort zu geben. Ja, nur weil
die Kirche auf diese letzte Frage Antwort weiB, darum besteht sie.“ Soweit Bonhoeffer. Dass wir
als Christinnen und Christen, als Kirche angesichts des Gekreuzigten und Auferstandenen ver-
sammelt sind, dass wir wider allen Augenschein an Grabern das , Christ ist erstanden” anstim-
men, ja, das zeigt unsere Hoffnung, aber das macht uns nicht immun gegen Trauer und Schmerz.

Wir sind verbunden in einem Glauben, in dem wir Leiden und Tod nicht verdréangen, sondern in
dem wir Traurigkeit und Angst, die der Tod hervorruft, miteinander teilen und uns gemeinsam
starken.

»~Lehre uns bedenken, dass wir sterben miissen” — das ist Lebensthema! Es geht nicht darum,
Trauer wegzuschieben oder auf alles immer schon Antworten zu wissen. Auch das gemeinsame
Schweigen und Aushalten von Trauer verbindet uns.

Wir machen wir uns fest im Glauben an eine Liebe, die selbst der Tod nicht zerstéren kann, im
Vertrauen auf den Ewigen, Herr Uber alle Zeit.

Und damit stehen wir nicht allein und am Anfang, sondern wir werden Teil der Kette von Genera-
tionen durch Jahrtausende, die das vor uns getan haben in Israel und in der Kirche. Und wir kdn-
nen uns von den Vorausgegangenen Sprache leihen fir das, was wir vielleicht nicht, noch nicht in
Worte fassen kdnnen.

Psalm 90, mit dem wir eben schon gemeinsam Gott angerufen haben, mdchte ich heute mit
Ihnen als eine solche Sprachhilfe und gedankliche Wegbegleitung betrachten und einige Satze
aus diesem Gebetes Israels unterstreichen.



b
!
2

»Herr, du bist unsre Zuflucht fir und fir“ so beginnt der Beter.

Bevor er mit realistischen Worten auf Vergénglichkeit blickt, bevor er klagt und bittet und sich
auch mit leisen Ténen fragend und verzweifelt an Gott wendet, setzt er, gleichsam einer Uber-
schrift, die trotzige Gewissheit: Wir haben eine Zuflucht.

Das heiBt doch: wir sind nicht schutzlos ausgeliefert, wenn uns die Trauer heimsucht, wenn Fra-
gen aufbrechen, wenn wir nicht weiterwissen. Wir haben einen, zu dem wir fliehen kénnen, der
uns bei sich birgt. Egal wie verstort oder verzweifelt wir sein moégen: Gott gewahrt uns Unter-
schlupf bei sich.

»Herr, du bist unsre Zuflucht fir und fir. Ehe denn die Berge wurden und die Erde und die Welt
geschaffen wurden, bist du, Gott, von Ewigkeit zu Ewigkeit.“

Gottes Ewigkeit bietet uns eine Zuflucht, die der Strom der Verganglichkeit uns nicht wegreiBen
kann, die festbleibt tber alle Wechsel der Zeiten hinweg, ja, die auch der Tod nicht zerstdren
kann. Diese Zuflucht steht jedem Menschen offen. Bedingungslos. Nichts und niemand kann sie
uns nehmen, denn Gott, Herr Uber Zeit und Ewigkeit, halt sie flr uns bereit.

Und mit dieser groBen Zusage stellt sich der Beter dem menschlichen Leben. Und das sehr rea-
listisch: unser Leben, verganglich wie Gras, das am Morgen noch bliiht und sprosst und des
Abends welkt und verdorrt. Erschreckend fllichtig ist es. Auch wenn wir es nicht wahrhaben wol-
len: ,Was am Leben késtlich scheint”, so sagt der Beter, ,ist doch nur vergebliche Mtihe, denn es
féhret schnell dahin, als flégen wir davon.*

Liebe Gemeinde, fir manche klingen diese Worte vielleicht traurig und resignativ. Aber wenn wir
sie unter der Zusage des Ewigen horen mit seinem liebevollen: ,,Kommt wieder, Menschenkin-
der”, dann konnen sie uns anleiten, das Hier und Jetzt, die mir anvertraute Lebenszeit, als Ge-
schenk Gottes zu betrachten und zu gestalten. Es flihrt in die tiefe Einsicht: ,,Lehre uns bedenken,
dass wir sterben mdissen, damit wir klug werden. “

Urspriinglich heiBt es da: ,Unsere Tage zu zahlen, lehre uns, damit wir einbringen ein Herz der
Weisheit.

Zeit zu zahlen, das kann auch geféhrlich sein.

Manche kennen den Roman von Rainer Maria Rilke, in dem er einen Mann beschreibt, der daran
zerbricht, als er anféangt, seine Tage zu zéhlen. Nikolaj Kusmitsch kommt auf die Idee, die Jahre
seiner noch moglichen Lebenszeit zu Gberschlagen und sie dann umzurechnen in Monate, Tage,
Stunden, bis die Zahl der errechneten Sekunden ihm dann das Gefihl gibt, ein unendliches Ver-
maogen zu haben, reich zu sein an Zeit. Jeden Sonntag zieht er nun Bilanz. Dabei merkt er immer
deutlicher, wie schnell sich sein Vorrat verbraucht. Die Sekunden verfliegen nur so. Am Ende
kann er nur noch gebannt vor Entsetzten dem Vergehen der Zeit vom Bett aus zusehen.

Tatsachlich ist es gefahrlich, sich dem Strom der eigenen vergehenden Lebenszeit auszusetzen,
wenn man sich nicht festmacht an dem, der aller Zeit gebietet.

»Wo ist das vergangene Jahr nur wieder geblieben?“ ,Die Wochen und Tage rasen nur so.” ,Je
alter man wird, desto schneller vergeht die Zeit...“ Diese Satze kennen wir und der Gedanke an
die eigene kurze Lebensspanne kann es manchen tatsachlich schwer machen, die verbleibende
Zeit als erfullend zu erleben und sinnvoll zu nutzen.



b
BERLINER))
DOM

(3]

Die biblische Bitte: ,,Unsere Tage zéhlen, lehre uns®, oder, wie Luther interpretierte: ,Lehre uns
bedenken, dass wir sterben missen” meint dagegen: lehre uns féhig zu werden, die eigene Be-
grenztheit und damit auch die Begrenztheit der Zeit mit geliebten Menschen zu akzeptieren, ein-
zustimmen, dass Sterben zum Leben gehort, ,,auf dass wir klug werden*, ,,damit wir einbringen
ein Herz der Weisheit”. Solche Lebensklugheit oder Weisheit Iasst sich sicher nicht einfach ler-
nen. Die immer wieder neuen Versuche, Alter zu Uberwinden, medizinisch weiter hinauszuzdgern,
an ,Unsterblichkeit” zu forschen, zeigen, wie schwer sich viele damit tun. Und ganz davon frei
machen kdénnen sich wohl viele von uns nicht.

Weise, klug zu sein mit dem Einstimmen in meine Endlichkeit, dass erw&chst aus dem Zuspruch
Gottes: Deine Zeit steht in Gottes Handen. Du bist mit deiner Zeit, mit dem MaB deiner Méglich-
keiten, mit deiner Kraft so gewollt. Du brauchst dich nicht immer mit anderen zu vergleichen, die
etwas besser konnen. Viel zu oft Ubersiehst du dabei, was du kannst und was dir deine Zeit
schenkt. Freu dich an dem, was dir gelingt, vielleicht auch, was du noch kannst. Auch Kleines hat
da seinen Wert: mit deinen Kindern und Enkeln zu lachen, fiir andere zu beten, Zuzuhoren und die
Tranen anderer begleiten. Das alles ist unendlich wichtig. Du musst nicht alles kénnen, es gibt an-
dere, die dich ergénzen. Du wirst nicht an dem gemessen, was noch alles zu tun wére, sondern
an deiner Kraft, an deinen Mdglichkeiten, an der Gestaltung deiner geschenkten Lebenszeit.

Liebe Schwestern und Briider, unter diesem Zuspruch Gottes zu leben, ist befreiend und tut gut.
Ich komme zur Ruhe, lerne mein Leben und auch meine Grenzen zu akzeptieren. Aus dem Ge-
schenk solcher Lebensweisheit wachst ein neuer Umgang mit der Zeit:

»Fllle uns friihe mit deiner Gnade, so wollen wir riihmen und fréhlich sein unser Leben lang. Und
der Herr, unser Gott, sei uns freundlich und férdere das Werk unsrer Hande bei uns. Ja, das Werk
unsrer Hande wollest du férdern!”

Am Anfang des Psalms wird geklagt Gber die Fliichtigkeit des Lebens, dass die Jahre nur so da-
vonfliegen. Am Ende dieser Klage wird nicht etwa die Bitte um Unsterblichkeit entgegengesetzt.
Es wird auch kein Schlaraffenland ohne Miihe und Arbeit erhofft. Der Beter zeigt vielmehr deut-
lich: wenn ich durch Gottes Zuspruch ,Ja“ sagen kann zu meiner Begrenztheit und damit auch zu
der Begrenztheit der Zeit geliebter Menschen, dann muss Verganglichkeit eben nicht Vergeblich-
keit bedeuten. Wir kénnen darum bitten, dass Gott die Tage unseres Lebens mit Freude fullt und
unser Tun gelingen lasst.

Ein scheinbar weiter Weg zwischen dem Beginn des Psalms — du Gott, von Ewigkeit zu Ewigkeit
— und dem bescheidenen Bitten am Schluss - erflilltes Dasein fir die kurze Lebensspanne unse-
res menschlichen Lebens. Aber was auf den ersten Blick unendlich weit auseinander liegt: Ewig-
keit — begrenztes Menschenleben, das gehért in Wahrheit ganz eng zusammen. Denn in Gottes
Ewigkeit ist unsere begrenzte Zeit aufgehoben. ,Meine Zeit steht in deinen Hénden.*“ Von Gott her
erhalt unser Leben seine Bedeutung und seinen Sinn. Unsere Trauer darliber, dass unser eigenes
Leben begrenzt ist, vielmehr noch, gerade heute, die Trauer dartiber, dass die gemeinsame Zeit
mit den Menschen, die wir liebhaben, flir uns endgiiltig zu Ende geht, diese Trauer wird von Got-
tes Ewigkeit Uberstrahlt. Begrenztes Leben ist nicht vergéngliches Leben, der Morgenglanz der
Ewigkeit bricht sich die Bahn. Am Ostermorgen ist es wahr geworden: nichts, auch der Tod nicht,
kann uns scheiden von der Liebe Gottes!



b
BERLINER))
DOM

[4]

Liebe Gemeinde, mit diesem Zuspruch wirde ich gerne aufhéren, aber ich méchte mich nicht
stillschweigend an den schwierigen Satzen dieses Psalms vorbeidriicken, denn ich weiB aus Ge-
sprachen, dass Menschen mit manchen Aussagen auch Probleme haben und frei machen kann
ich mich davon wabhrlich nicht. Dort ist deutlich von Gottes Zorn und Strafe die Rede:

»Das macht dein Zorn, dass wir so vergehen, und dein Grimm, dass wir so plétzlich dahinmdis-
sen.8 Denn unsre Missetaten stellst du vor dich, unsre unerkannte Siinde ins Licht vor deinem An-
gesicht.*”

Satze, die zu schaffen machen, die ich nicht so ohne Weiteres nachsprechen kann. Ich denke an
die unschuldigen Opfer der Naturkatastrophen auch im vergangenen Jahr, vor allem auch an die
vielen Kriegsopfer, die Bilder der Kinder in Gaza, die ermordeten Geiseln, die vielen Toten in der
Ukraine... aber auch plétzlich auftretende Krankheit, die Menschen aus der Mitte des Lebens rei-
Ben, Unfélle, die junges Leben brutal zerstéren... Strafe Gottes, Zeichen seines Zornes? Eher
spure ich Gottes Verborgenheit angesichts von so viel sinnlosem Sterben, sein unbegreifliches
Schweigen, seine Ferne und Ratselhaftigkeit. Vielleicht nur andere Worte fiir das, was der Beter
Zorn nennt?

Umso sprechender dann die Bitte: ,HERR, kehre dich doch endlich wieder zu uns und sei deinen
Knechten gnédig!*

Die dunklen Seiten Gottes, seine Ferne, sein Schweigen... das alles ist nicht das letzte, der Vater
unseres Herrn und Heilandes Jesu Christi kehrt sich zu uns, lasst sich ansprechen und will uns
trosten: ich lebe und ihr sollt auch leben!

Nein, es ist nicht alles beantwortet, Trauer und Schmerz, auch Fragen und Zweifel, gerade auch
Uber den Abschied von geliebten Menschen machen uns zu schaffen. Aber aus unserer Verzweif-
lung will neue Hoffnung wachsen durch die Gewissheit des Ostermorgens. Der Tod hat nicht das
letzte Wort. Gott ist unsere Zuflucht fir und fur, Trost und Halt, auch angesichts von Trauer und
Schmerz.

Unsere Zeit in Gottes Ewigkeit.

Und der Friede Gottes, der héher ist, als alle Vernunft, bewahre eure Herzen und sinne, in Christus
Jesus, unserm Herrn. Amen.



